
© IGRec, 2025. ISSN 2310-3817. Vol. 13 No. 1. pp. 95–115

95

4 
rus

 Как Абсо-лют ста-новится слабым: со-временная материали-стическая диалектика и проблема теологии
Антон Сюткин

Европейский университет в Санкт-Петербурге,  
старший преподаватель,  

НИУ ВШЭ, научный сотрудник,  
Социологический институт РАН, научный сотрудник 

E-mail: asyutkin@eu.spb.ru

Как Абсолют  
становится слабым: 

современная 
материалистическая 

диалектика  
и проблема теологии 1

1 Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фон-
да №  24–28–00883 «Социально-философская рецепция христианства 
в  контексте постсекулярной культуры второй половины ХХ — ​начала 
ХХI веков» (Федеральный научно-исследовательский социологический 
центр Российской академии наук), https://rscf.ru/project/24–28–00883/



Антон Сюткин

96

Аннотация:
В данной статье христианский атеизм рассматривается 

в контексте истории развития материалистической 
диалектики. Немецкие посткантовские мыслители 

обращаются к философскому осмыслению христианского 
опыта для того, чтобы преодолеть невозможный выбор 

между раздвоенным и несчастным субъектом современности 
и сильным Абсолютом древности, разрушающим конечное 

существование. Таким образом в немецком идеализме 
заново открывается теория слабого Абсолюта, скрыто 

присутствовавшая уже в платоновском диалоге «Парменид». 
В марксистской и постмарксистской философии, однако, 
теория слабого Абсолюта снова упускается. Марксисты, 

осуществляя материалистическое переворачивание 
гегелевской диалектики, тем не менее восстанавливают 

в правах сильный Абсолют с жесткой исторической 
телеологией. Постмарксистские мыслители, напротив, 

отказываясь от сильного Абсолюта из-за его возможной 
репрессивности, отбрасывают также и материалистическую 

диалектику. В этом смысле обращение современных 
материалистических диалектиков к христианскому опыту 

имеет не теологический, а собственно философский смысл: 
оно направлено на реактуализацию теории слабого Абсолюта, 
позволяющую найти путь выхода из теоретического кризиса 

марксизма.

Ключевые слова:
слабый Абсолют, христианский атеизм, материалистическая 

диалектика после марксизма, работа над ошибками

Два важных современных материалистических диалекти-
ка, Ален Бадью и  Славой Жижек, посвятили немало страниц 
своих книг обсуждению христианского опыта и  его теологии. 
В  конце 90-х Бадью пишет книгу об  апостоле Павле и  пробле-
ме универсализма (Бадью 1999), в которой христианский опыт 
становится метафорой его собственной теории субъекта. Од-
нако задолго до этого, в «Теории субъекта», предваряющей его 
спекулятивную трилогию «Бытие и  событие», Бадью описыва-
ет диалектико-материалистическую философию с  помощью 
примеров из истории вселенских соборов (Badiou 2009: 13–21). 
В  самой  же трилогии, прежде всего в  его второй части, в  «Ло-
гиках миров», он называет субъекта, сохраняющего верность 



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

97

событию, Бессмертным с большой буквы (Badiou 2008: 493–504). 
Таким образом, обращение Бадью к христианской теологии или, 
по  крайней мере, к  связанным с  ней метафорами не  является 
эпизодическим. В свою очередь Жижек, также начиная с конца 
90-х, пишет целый ряд книг о христианском атеизме, среди ко-
торых нужно выделить такие работы, как «Хрупкий Абсолют» 
(Жижек 2000) и «Кукла и карлик» (Жижек 2009). Более того, в ка-
ждой своей большой книге он развивает собственное представ-
ление о материалистическом ядре христианства. Так или иначе, 
христианство становится важнейшей темой для философских 
исследований Жижека.

В  связи с  этим возникает соблазн рассмотреть обращение 
материалистических диалектиков к  христианству в  качестве 
одного из  направлений общего «теологического поворота», 
свойственного современной мысли: здесь можно упомянуть 
радикальную ортодоксию Джона Милбанка и  слабую теологию 
Джанни Ваттимо и Джона Капуто.2 Однако, на мой взгляд, этому 
соблазну необходимо сопротивляться. Милбанк и пара Ваттимо-
Капуто находятся на крайних полюсах теологического спектра: 
Милбанк стремится актуализировать в  современной ситуации 
наследие томистской метафизики с  серьезным добавлением 
неоплатонизма, а слабые теологи пользуются достижениями се-
кулярной деконструкции метафизики для создания утонченного 
неофидеизма. Тем не  менее для них первична теологическая 
рамка мышления, определяющая тот или иной подход к фило-
софии. В случае с Бадью и Жижеком ситуация противоположная. 
Они обращаются к христианству и теологической проблематике 
для того, чтобы выйти из  философских тупиков и  противоре-
чий. Иными словами, христианство является для них событием 
в  истории развития материалистической диалектики, а  не  на-
оборот.

Однако значение этого события для истории материалистиче-
ской диалектики и особенно для современного этапа ее развития 
все же остается не до конца проясненным. Бадью и Жижек, избе-
гая излишнего академизма, не проделывают последовательной 
историко-философской реконструкции собственных позиций. 
В данной статье я попытаюсь восполнить этот пробел, не пре-

2 Жижек ведет полемику с Джоном Милбанком в книге «Монструоз-
ность Христа» (Жижек 2020), однако, насколько мне известно, за этим 
исключением никакой последовательной полемики современных мате-
риалистических диалектиков и слабых теологов до сих пор не произо-
шло. Можно лишь упомянуть, что Бадью относит Ваттимо в «Манифесте 
философии» (Бадью 2003) к  представителям современной малой со-
фистики.



Антон Сюткин

98

тендуя при этом на строгое следование «букве» Бадью или Жи-
жека. Гораздо важнее для меня не та или иная отдельная система 
мысли, а общее пространство современной материалистической 
диалектики, возникающей благодаря Жижеку и  Бадью, но  при 
этом не сводимой к ним. В первой части я попытаюсь очертить 
теоретическое пространство современной материалистической 
диалектики через описание ее отношения к кризису марксизма. 
Во  второй части, центральной для данной статьи, речь пойдет 
о том, какую роль играет философское осмысление христианства 
для перехода от платоновской диалектики к системам Шеллинга 
и Гегеля. Наконец, в завершающей третьей части я буду анализи-
ровать возвращение к христианству современных материалисти-
ческих диалектиков как средство выхода из кризиса марксизма.

Два обходных маневра

После 1989  года и  конца реального социализма происходит 
трансформация смысла материалистической диалектики. Почти 
весь ХХ век материалистическая диалектика фактически отож-
дествляется с  марксистской философией. Разумеется, внутри 
этой философии ведется много споров, возникает своя орто-
доксия, которой противостоят свои ереси. Тем не  менее само 
пространство, в котором происходят эти споры, остается отно-
сительно устойчивым. Одной из  реакций на  конец реального 
социализма в марксистской философии становится отказ от ма-
териалистической диалектики из-за содержащегося в ней опас-
ного тоталитарного импульса и  поиск новых онтологических 
оснований для политической практики. Поэтому негативная 
диалектика, которая в середине ХХ века занимается самокрити-
кой марксистской материалистической диалектики, постепенно 
сменяется постмарксистской мыслью, отказывающейся от  ма-
териалистической диалектики вообще. Таким образом, в пост-
марксистских теориях место материалистической диалектики 
занимают недиалектические левые онтологии, вдохновленные 
французской философией второй половины ХХ века, в частно-
сти работами Жака Деррида.3

Однако существует и  совершенно другой вариант философ-
ского ответа на кризис марксизма. Он предполагает, что можно 
отказаться не от материалистической диалектики как онтологи-
ческого основания марксистской политики, а от марксизма как 

3 Другим важным философским источником постмарксистской мыс-
ли является Жиль Делёз, но в этой статье не будет подробного обсуж-
дения делёзовской левой онтологии.



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

99

временной формы воплощения материалистической диалекти-
ки. Такой подход к  проблеме кризиса марксизма появляется 
в  одном из  направлений школы Альтюссера. Долгие годы Луи 
Альтюссер пытается дать материалистической диалектике дру-
гое начало. Он настаивает на том, что предыдущая марксистская 
материалистическая диалектика во  многом остается гегельян-
ской, в то время как сам Карл Маркс преодолевает в своей фи-
лософской работе влияние Гегеля и создает независимую от него 
материалистическую диалектику.4 Поэтому, как полагает Аль-
тюссер, указывая на «эпистемологический разрыв», отделяющий 
Маркса от  Гегеля, мы можем способствовать теоретическому 
обновлению материалистической диалектики и  преодолеть 
идеалистические соблазны предыдущей эпохи (Альтюссер 
объединяет их под общей рубрикой «гуманизм»). Однако вся 
сложность ситуации Альтюссера заключается в  том, что он 
встречается со слишком сильным «сопротивлением материала» 
со стороны Маркса. Сначала он вынужден все дальше и дальше 
хронологически отодвигать точку этого «эпистемологического 
разрыва», а  затем просто признать, что Маркс на  протяжении 
всей своей философской работы в той или иной степени оста-
ется гегельянцем.5 Придя к  этому выводу, Альтюссер, по  сути, 
порывает с  марксистской материалистической диалектикой 
и  создает собственную версию левой онтологии — ​алеаторный 
материализм, в котором он прочитывает Маркса через призму 
атомистов, Макиавелли и Спинозы.

Ален Бадью и Славой Жижек во многом следуют за Альтюссе-
ром в своих попытках дать другое начало материалистической 
диалектике. Но для них той тенью, которая висит над марксиз-
мом, является не сам Гегель, а его упрощенное понимание в ле-
вом гегельянстве. Иными словами, проблема заключается в том, 
что Маркс не может полностью преодолеть не Гегеля, а Фейер-
баха. После «Тезисов о Фейербахе» и «Немецкой идеологии» он 
не  отбрасывает фейербахианство, а  всего лишь наполняет его 
конкретным историко-политическим содержанием. Поэтому 
для обновления материалистической диалектики, выходящей 
за пределы левого гегельянства, а следовательно, и за пределы 
марксизма ХХ  века, они предлагают совершить обходной ма-
невр. Для того чтобы сделать диалектику по-настоящему мате-

4 Наиболее отчетливо эта тенденция выражена в книге Альтюссера 
«За Маркса» (Альтюссер 2006).

5 Свидетельством этого является большая статья под названием 
«Маркс в его пределах», опубликованная в посмертном сборнике позд-
них текстов Альтюссера (Althusser 2006: 7–163).



Антон Сюткин

100

риалистической, говорят Бадью и  Жижек, нам надо вернуться 
к Гегелю и немецкому идеализму вообще и вывести на свет глав-
ное их достижение, упускаемое в левогегельянской интерпрета-
ции.6 Таким образом, Гегель и отчасти Шеллинг оказываются для 
них большими материалистами, чем сам Маркс. Более того, па-
радоксальным образом радикальное материалистическое ядро 
немецкого идеализма, с точки зрения Бадью и Жижека, связано 
с тем, как Гегель и Шеллинг философски осмысляют христиан-
ство. Именно поэтому они настаивают на том, что современная 
материалистическая диалектика может выбраться из  кризиса 
марксизма, только пройдя через христианский опыт.

Здесь, однако, обходной маневр, затеянный Жижеком и  Ба-
дью, начинает казаться слишком странным с точки зрения на-
ших привычных знаний об истории философии. Почему Гегель 
и Шеллинг становятся большими материалистами, чем Фейербах 
и Маркс? Как спекулятивная интерпретация христианства, дол-
гое время остававшаяся собственностью правых, консервативно 
и теологически настроенных гегельянцев, оказывается условием 
возможности современного материализма? Все эти рассуждения 
слишком легко отвергнуть из-за их эксцентричности. Поэтому 
для того, чтобы оправдать обновление материалистической ди-
алектики с помощью христианского опыта, требуется дополни-
тельный обходной маневр, возвращающий нас к самым истокам 
диалектической мысли. Этот ход позволит нам объяснить мета-
морфозу, которую претерпевают понятия «материализм» и «иде-
ализм» в  современной ситуации, а  также поможет установить 
минимальный критерий для их различения.

Неисполненное материалистическое 
обещание

История материалистической диалектики начинается с  по-
пытки преодоления того, что, перефразируя Жижека, можно 
назвать «двойным онтологическим шантажом».7 С  одной сто-
роны, Парменид и  элеаты настаивают на  истинности едино-

6 В наиболее ясной форме стратегия этого обходного маневра пред-
стает в  параграфе «Маркс как читатель Гегеля, Гегель как читатель 
Маркса» в книге Жижека «Меньше, чем ничто» (Zizek 2012: 241–264)

7 Словосочетание «двойной шантаж» Жижек использует в  назва-
нии книги «Двойной шантаж: беженцы, террор и другие затруднения 
с ближними» (Zizek 2017). В данной статье я придаю этому двойному 
шантажу онтологический смысл и рассматриваю его в качестве основ-
ной характеристики кризисной, «идеалистической» формы развития 
диалектической мысли.



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

101

го и  неделимого бытия, сводя все конечное сущее не  просто 
к  видимости, а  прямо к  небытию. С  другой стороны, Горгий 
и  софисты, вопреки запретам элеатов, обращаются к  работе 
с видимостями, отделяя их от небытия. Однако ценой за «спа-
сение видимостей» становится их отказ от  истинного бытия. 
Иными словами, в  споре элеатов и  софистов мы сталкиваемся 
с  двумя противоположностями: либо с  отрицанием конечного 
сущего во  имя Абсолюта, либо с  отрицанием Абсолюта во  имя 
конечного сущего.8 Объединяет их, однако, общее представ-
ление о  том, что конечное сущее не  может иметь никакого 
абсолютного содержания. Поэтому первичное обещание диа-
лектической философии, которое можно назвать материали-
стическим, непосредственно связано с преодолением двойного 
онтологического шантажа — ​это обещание утвердить существо-
вание Абсолюта внутри конечного бытия, а не за его пределами. 
Проблема заключается в  том, что диалектическая философия 
не  может исполнить это обещание раз и  навсегда: она вы-
нуждена на  протяжении всей своей истории бороться против 
«ложных», недиалектических форм собственного воплощения. 
В  этом смысле борьба материализма и  идеализма оказывает-
ся внутренней задачей диалектической философии, борьбой 
диалектики против самой себя, воспроизводящейся в  разные 
исторические эпохи и под разными именами.

Одним из  наиболее показательных примеров того, как ма-
териалистическое обещание диалектики воплощается в  идеа-
листических формах, является история платоновского диалога 
«Парменид» (Платон 2017). Во второй части этого диалога Пла-
тон намечает свой собственный способ преодоления онтоло-
гического шантажа Парменида и  Горгия. Он утверждает, что 
Единое само по себе не существует: единое бытие ничем не от-
личается от  небытия. Для того чтобы обрести существование, 
Единое должно обратиться к  иному по  отношению к  себе. Од-
нако, поскольку ничего, кроме Единого, не  существует, то  оно 
обращается к  самому себе как иному. Таким образом, Единое 
обретает бытие, но  вместе с  ним появляется также раздвоен-
ность, «неопределенная двоица», являющаяся началом всего 
конечного сущего. В платоновской диалектике конечное сущее 

8 Возникновение диалектики из греческого преодоления восточно-
го акосмизма, решающим моментом которого является платоновское 
развитие элеатской онтологии, Гегель описывает в  своих «Лекциях 
по  истории философии» (Гегель 1993: 262–267; Гегель 1994: 154–172), 
прекрасный разбор которых содержится в книге Грегора Модера «Гегель 
и Спиноза: субстанция и негативность» (Moder 2017: 37–59)



Антон Сюткин

102

представляет собой не что иное, как результаты неудачных по-
пыток Единого обрести определенность.

Материалистический прорыв платоновского «Парменида» 
можно сформулировать так: Абсолют и  конечное сущее, Еди-
ное и  «неопределенная двоица» не  противостоят друг другу, 
а оказываются взаимозависимыми. Абсолют не существует вне 
конечного сущего, но точно так же конечное сущее имеет смысл 
только в качестве несовершенного воплощения Абсолюта.9 Все 
это следует из  логики перехода от  первой ко  второй гипотезе 
второй части диалога «Парменид», в ходе которого несуществу-
ющее Единое превращается в  двоицу Единого и  бытия (тож-
дества и  различия, покоя и  движения). Однако Платон нигде 
не  формулирует это прямо: вторая часть диалога «Парменид» 
по своей форме представляет собой «логическую гимнастику», 
а  не  онтологический трактат. Поэтому многие платоники рас-
сматривают ее только в  качестве учебного методологического 
рассуждения, не  обладающего собственным онтологическим 
смыслом. Или, более того, вообще отказываются приписывать 
этот странный, возможно незаконченный текст Платону, считая 
его неподлинным. Лишь неоплатоники, Плотин и особенно его 
последователи, наделяют этот текст священным статусом: для 
них диалог «Парменид» представляет собой не  странное логи-
ческое упражнение, а главное онтологическое (или, лучше ска-
зать, генологическое) наследие Платона. Тем не менее, выявляя 
онтологический смысл платоновской диалектики, они неизбеж-
но искажают ее, поскольку используют для этого совершенно 
недиалектический язык философии Аристотеля. Таким образом, 
материалистическое обещание платоновской диалектики они 
помещают в аристотелевскую идеалистическую форму.

Так же как Платон, Аристотель пытается преодолеть в своей 
философии онтологический шантаж элеатов и софистов. Однако 
в  «Физике» (Аристотель 2023) он использует для этого недиа-
лектические средства. Вопреки элеатам, он полагает, что движе-
ние и  множественность имеют онтологический смысл. Однако 

9 В своей интерпретации я стараюсь сочетать два подхода. Во-пер-
вых, подход Бадью и Жижека к диалогу «Парменид». Несмотря на су-
щественную разницу между их прочтениями, в  первую очередь они 
оба обращают внимание на  «несуществование Единого». Во-вторых, 
я использую более традиционный неоплатонический подход, который 
в ХХ веке развивает Алексей Федорович Лосев. В рамках этого подхо-
да утверждается причастность конечного сущего, — ​но в иерархической 
и, следовательно, деградированной форме. Таким образом, я полагаю, 
что именно «несуществование Единого» является тем, что спасает при-
частность к абсолютному содержанию от иерархии и деградации.



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

103

любое движение происходит по  той или иной причине, кото-
рая в  свою очередь восходит к  причине причин, неподвижно-
му перводвигателю. Иными словами, в рамках аристотелевской 
логики покой остается первичным по отношению к движению. 
Более того, движение рассматривается в  качестве искаженной 
формы покоя, бесконечно стремящейся вернуться в  чистое 
и  неподвижное состояние. Ключевым отличием решения Ари-
стотеля от платоновской диалектики «Парменида» является то, 
как в его физике выстраиваются отношения между Абсолютом 
и  конечным сущим. Если платоновский Абсолют является сла-
бым, поскольку его существование зависит от  порожденного 
им конечного сущего, то  аристотелевский Абсолют, напротив, 
никак не  зависит от  конечного сущего и  обладает полной са-
модостаточностью. Но именно из-за того, что аристотелевский 
Абсолют остается сильным, конечное сущее, связанное с  ним, 
обречено на деградацию.

Поэтому, впервые выявляя онтологический смысл той диа-
лектики, которая описана Платоном во  второй части диалога 
«Парменид», неоплатоники сразу же скрывают свойственное ей 
материалистическое обещание.10 С  одной стороны, они пока-
зывают, как конечное сущее порождается самообращенностью 
Абсолюта. С другой, — ​они настаивают на том, что Абсолют даже 
в  этом акте обращенности на  самого себя остается самодоста-
точным и  независимым от  конечного сущего. Для этого нео-
платоники прочитывают «несуществование» Единого первой 
гипотезы диалога «Парменид» как его «сверхсуществование». Са-
мообращенность Единого в таком случае оказывается событием 
онтологической катастрофы, порождающим множество иерар-
хических уровней конечного бытия, обреченного на собственное 
непоправимое несовершенство. По большому счету конечное су-
щее может обрести абсолютное содержание, только отказавшись 
от самого себя и растворившись в безличном и неопределенном 
Абсолюте. Таким образом, главное материалистическое обеща-
ние диалектики, утверждение абсолютного содержания конеч-
ного сущего, остается в рамках неоплатонизма неисполненным.

10 Влияние неоплатонизма на  немецкий идеализм и  критическую 
теорию описывает Эндрю Коул в книге «Рождение теории» (Cole 2014). 
Также подчеркивает связь неоплатонизма с  материалистической ди-
алектикой Лешек Колаковский в  предисловии к  своей истории марк-
сизма (Kolakowski 1978). Кроме того, на  протяжении нескольких лет 
про неоплатонические истоки современной диалектики рассуждали 
Артемий Магун и Александр Погребняк в ходе совместного курса «Диа-
лектика», который был прочитан в Европейском университете в Санкт-
Петербурге.



Антон Сюткин

104

Только слабым Абсолютом

На  протяжении всей поздней Античности, Средних веков 
и даже начала Нового времени аристотелизм остается господ-
ствующей философской идеологией. В наиболее чистом виде эта 
идеология предстает в томистском синтезе реалистической схо-
ластики. Конечно, ее господство не является тотальным, однако 
соперничающие с ней теоретические движения, в частности нео-
платоническая мистика, подчеркивающая значимость Единого 
по ту сторону бытия, остается в ее тени. Даже после серьезного 
удара, который наносит по реалистической схоластике сначала 
номиналистическая средневековая мысль, а  затем картезиан-
ство в  начале Нового времени, аристотелизм в  той или иной 
степени восстанавливает свое значение в  системах Спинозы 
и Лейбница. Поэтому настоящий кризис настигает аристотелизм 
только в результате кантовской коперниканской революции. Бо-
лее того, этот кризис приводит к тому, что в посткантовской фи-
лософии немецкого идеализма происходит новое возвращение 
к проблематике платоновского диалога «Парменид».11

Кантовская трансцендентальная философия настаивает 
на  невозможности прямого доступа субъекта к  Абсолюту. Ког-
да конечное рассудочное представление субъекта претендует 
на собственную абсолютность, оно становится внутренне проти-
воречивым и, следовательно, ошибочным. Задача трансценден-
тальной философии состоит в том, чтобы выводить рассудочное 
мышление из состояния противоречия. Для этого ей требуется 
Абсолют, лишенный противоречий и  играющий для рассудоч-
ного мышления роль регулятивного идеала. Конечный субъект 
стремится к такому Абсолюту, отвергая одно ошибочное пред-
ставление за другим, но не может его достичь, не впадая снова 
во  внутреннее противоречие. Таким образом, отвергая ари-
стотелизм в  онтологии, Иммануил Кант возвращается к  нему 
на  уровне эпистемологии: конечное рассудочное мышление 
неспособно достичь абсолютного знания точно так же, как обу-
словленное несовершенное движение не может вернуться к по-
кою перводвигателя.

Тем не менее уже у Иоганна Готлиба Фихте, предпринимаю-
щего попытку радикализации кантовской трансцендентальной 
философии, происходит (кажется, неосознанное) возвращение 
к  платоновской проблематике. Фихте отождествляет субъек-

11 О  том, как кантовская коперниканская революция способствует 
возвращению платонизма в пространство современных дискуссий, пи-
шет Дитер Хенрих в книжке «Канта и Гегель» (Heinrich 2008: 96–113).



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

105

та с  Абсолютом, тем самым удваивая субъекта. Абсолютный 
субъект Фихте сам по  себе не  существует так  же, как Единое 
у Платона. Для того чтобы обрести существование, абсолютному 
субъекту требуется пройти через раздвоение на конечного субъ-
екта и противостоящий ему мир. Однако, согласно Фихте, мир 
не обладает собственной онтологической независимостью, — ​он 
представляет собой всего лишь «иное» субъекта, которое должно 
быть заново им присвоено. В  этом смысле Фихте оказывается 
перед парадоксом: раздвоение, фихтеанская «неопределенная 
двоица», является условием возможности существования субъ-
екта, однако именно оно должно быть устранено в тот момент, 
когда субъект полностью осуществляет свое назначение. Поэто-
му субъект у  Фихте, вслед за  кантовским субъектом, оказыва-
ется обреченным на бесконечное стремление к недостижимому 
Абсолюту.

Вдохновленное Фихте поколение мыслителей, которое с не-
которой долей условности можно назвать романтическим, на-
чинает воспринимать эту раздвоенность субъекта в  качестве 
главного свойства современности. У этих мыслителей возникает 
ностальгия по  утраченному Абсолюту, лишенному какой-либо 
раздвоенности: будь то  парменидовское бытие, аристотелев-
ский перводвигатель, схоластический Бог или спинозистская 
субстанция. Однако довольно быстро Фридрих Гёльдерлин и мо-
лодой Фридрих Вильгельм Йозеф Шеллинг осознают, что возврат 
от несчастного раздвоенного субъекта современности к сильно-
му Абсолюту древности будет означать утрату этим субъектом 
свободы — ​неважно, происходит эта утрата в  подчинении или 
в мистическом экстазе. Так или иначе, немецкие романтические 
мыслители оказываются в  ситуации уже знакомого нам двой
ного онтологического шантажа, предполагающего невозможный 
выбор между несчастным раздвоенным субъектом и  сильным 
Абсолютом, разрушающим все конечное сущее.

Именно в  этой точке, занимаясь поисками пути преодоле-
ния нового двойного онтологического шантажа, посткантовские 
мыслители впервые открывают для себя философский смысл 
христианства. Более того, в этом философском переосмыслении 
христианства они далеко уходят от  схоластического реализма, 
опирающегося на  Аристотеля. После Реформации схоластика 
перестает быть философским основанием немецкой теологи-
ческой мысли. И это пустующее место, по крайней мере в сре-
де пиетистского протестантизма, к  которому принадлежит 
по своему происхождению большинство немецких идеалистов, 
занимает каббалистическое представление о самоумалении Бо-



Антон Сюткин

106

жества.12 Таким образом, в  центре их внимания оказывается 
христианская проблематика кенозиса: Бог, согласно немецким 
идеалистам, самоумаляется не  только в  тот момент, когда он 
воплощается в человеке и умирает на кресте, но и тогда, когда 
он творит мир как нечто, ограничивающее его всемогущество.13 
Выходя за пределы ортодоксии, даже протестантской, они утвер-
ждают, что смерть Бога на кресте является смертью самого тран-
сцендентного Бога. Тем не  менее такая спекулятивная смерть 
Бога свидетельствует не  о  его поражении, а  о  его торжестве: 
благодаря распятию раздвоение между Богом и миром исчезает, 
и Бог «воскресает» в сообществе верующих. Собственно, в этом 
и состоит внутренняя атеистическая истина христианства.

Иными словами, посткантовские немецкие идеалисты, вдох-
новившись каббалистическо-пиетистским прочтением христи-
анства, возвращаются к тому материалистическому обещанию, 
которое содержится в платоновской диалектике диалога «Пар-
менид». Отказываясь от  выбора между несчастным раздвоен-
ным субъектом и сильным Абсолютом, они утверждают слабость 
и  раздвоенность самого Абсолюта. В  «Феноменологии духа» 
Гегель призывает мыслить Абсолют не только как субстанцию, 
но  и  как субъект (Гегель 2008: 35–88). На  эпистемологическом 
уровне это означает, что абсолютное знание находится в зависи-
мости от его познания со стороны конечного сущего. В процессе 
познания, как это было у Канта, субъект преодолевает противо-
речивые и ошибочные представления, в которых застревает его 
мышление. Однако, в отличие от Канта, Гегель не верит в суще-
ствование непротиворечивого Абсолюта: его абсолютное знание 
является не устранением противоречия, а примирением с ним. 
После того как субъект обнаруживает неустранимую противоре-
чивость Абсолюта, все предыдущие ошибочные представления 
о нем превращаются в «моменты» истины как целого.

Похожим образом Шеллинг в  «Философских исследованиях 
о сущности человеческой свободы» (Шеллинг 1989: 86–158) на-

12 Наиболее подробное рассмотрение отношение каббалистической 
теории цимцума и  неоплатонической эманации содержится в  преди-
словии Агаты Биелик-Робсон к сборнику статей, посвященному пробле-
ме цимцум (Bielik-Robson, Weiss 2021: 1–39). Именно каббалистическая 
теория цимцума влияет на понимание христианского кенозиса в пие-
тистском протестантизме и диалектической негативности в немецком 
идеализме.

13 Про отличие каббалистического цимцума от  христианского ке-
нозиса и,  следовательно, о  проблематичности их объединения пишет 
Кирилл Бурмистров в статье «“Он сжал Себя в Самом Себе”: Каббали-
стическое учение о “самоудалении” Бога (цимцум) и его интерпретации 
в европейской культуре» (Бурмистров 2019: 3–44).



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

107

стаивает на зависимости Абсолюта от конечного сущего. Отно-
шения Абсолюта и  конечного сущего могут быть рассмотрены 
как отношения центра и  периферии. Согласно Шеллингу, сла-
бость Абсолюта означает пустоту центра, оставляющую свобо-
ду конечному сущему: каждый субъект может поставить себя 
в  самый центр. Именно это стремление встать в  самый центр 
разрушает гармонию между конечным сущим и, следовательно, 
является в  этических терминах источником зла. Тем не  менее 
простое устранение зла неизбежно ведет также к  устранению 
свободы, к  превращению конечного сущего в  придаток Абсо-
люта. В  этом смысле, хотя Благо, или абсолютное содержание, 
свойственное конечному сущему, и состоит в подчинении свои 
частных интересов всеобщему, оно оказывается немыслимым 
без самой возможности зла.

В  «Феноменологии духа» и  «Исследованиях о  сущности че-
ловеческой свободы», таким образом, Гегель и  Шеллинг неза-
висимо друг от  друга развивают диалектическую философию 
работы над ошибками. Поскольку Абсолют является слабым, он 
воплощается в  мире конечного сущего в  ошибочных, неадек-
ватных самому себе формах. Назначение  же субъекта состоит 
в  том, чтобы выявить в  этих ошибочных формах абсолютное 
содержание и совершить переход к эпистемологической истине 
или этическому Благу. Казалось  бы, здесь происходит испол-
нение материалистического обещания диалектической мысли. 
Однако мы, напротив, сталкиваемся с еще одной версией двой
ного онтологического шантажа. Дело в том, что диалектическая 
работа над ошибками может вести к  двум прямо противопо-
ложным выводам. Если мы полагаем, что работа над ошибками 
является конечной, то примирение с негативностью в пределе 
все  же эту негативность устраняет. В  таком случае работа над 
ошибками, которую можно назвать гегелевской, ведет к  воз-
вращению аристотелизма в  форме исторической телеологии. 
Ошибки, совершаемые раздвоенным несчастным субъектом, 
заранее оправданы и  искуплены в  рамках целенаправленного 
движения истории к всеобщему примирению. Несчастье в этом 
смысле является всего лишь результатом незнания своего места 
в историческом процессе, свойственного ограниченному конеч-
ному сущему, — ​незнания хитрости разума.

Если  же мы полагаем, что работа над ошибками бесконеч-
на, то  мы неизбежно приходим к  выводу, что финальное при-
мирение невозможно. В таком случае мы переносим несчастье 
с уровня конечного сущего на уровень самого Абсолюта. Однако 
возведенное в  Абсолют несчастье делает все попытки испра-



Антон Сюткин

108

вить ситуацию обреченными на провал. Можно назвать эту вер-
сию работы над ошибками шеллинговской или романтической, 
но  в  полной мере она получает развитие уже у  Шопенгауэра 
и  других философов-пессимистов. Так или иначе, извлечение 
рационального зерна из мистической оболочки немецкого иде-
ализма, о  котором говорят марксисты, должно означать прео-
доление двойного онтологического шантажа между конечной 
и бесконечной работой над ошибками. В марксистской материа-
листической диалектике и постмарксистских левых онтологиях, 
однако, мы имеем дело с последовательным воплощением двух 
крайностей, составляющих структуру онтологического шантажа, 
а не с ее преодолением.

Работа над ошибками

С точки зрения Бадью и Жижека, идеализм Фейербаха и Марк-
са состоит как раз в том, что они восстанавливают аристотелизм, 
пусть и опрокинутый в историю. В своем «материалистическом 
переворачивании» гегелевской диалектики Фейербах на самом 
деле превращает слабый Абсолют в сильный (Фейербах 2021).14 
Если гегелевский Абсолют находится в зависимости от конечных 
и относительных форм, в которых он воплощается, то, согласно 
Фейербаху, сильный Абсолют, родовая сущность человека, не ну-
ждается в  чем-либо ином по отношению к ней. В этом смысле 
отчужденное воплощение родовой сущности в религиозных об-
разах является онтологической катастрофой: отчужденное во-
площение обретает власть над родовой сущностью, ничего ей 
не добавляя. Преодоление отчуждения в таком случае является 
всего лишь устранением этой онтологической катастрофы и воз-
вращением родовой сущности к самой себе.

Маркс, несмотря на свою критику Фейербаха, не отказывает-
ся от логики преодоления отчуждения, а  напротив, расширяет 
ее, дополняя историко-политическим содержанием (Маркс, Эн-
гельс 1956). Более того, две главные школы марксистской мате-
риалистической диалектики, школа Энгельса и  школа Лукача, 
также сохраняют внутреннюю верность фейербахианству. Они 
по-разному мыслят диалектическое движение к  преодолению 
отчуждения и  финальному торжеству родового человечества. 
Для Энгельса оно связано с  законами развития материи (Эн-
гельс 1953), а  для Лукача — ​с  сознательностью пролетариата 

14 Наиболее подробно спорность левогегелянского понимания ди-
алектики описывается в  книге Роберто Финелли «Провальное отцеу-
бийство» (Finelli 2015).



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

109

(Лукач 2003). Так или иначе, у  обоих это движение подчинено 
жесткой исторической телеологии. Более того, хотя между со-
ветскими диалектическими материалистами, вдохновленными 
Энгельсом, и Лукачем шла постоянная ожесточенная полемика 
(сопровождающаяся иногда самокритикой Лукача), в  так на-
зываемом «марксизме-ленинизме» их позиции объединяются: 
марксистско-ленинская партийность является политическим 
выражением не только сознательности пролетариата, но  и  за-
конов движения материи.15 Таким образом, аристотелевская 
историческая телеология, свойственная марксистской матери-
алистической диалектике, достигает в теории партийности фи-
нальной точки собственного развития.

Когда критические теоретики и постмарксистские мыслители 
спорят с  марксистской материалистической диалектикой, они 
в первую очередь оказываются недовольными ее аристотелев-
ским Абсолютом. Вальтер Беньямин настаивает на  разруши-
тельном характере любой исторической телеологии.16 Теодор 
Адорно в полемике с Лукачем называет финальное примирение, 
на котором настаивает марксизм-ленинизм, насильственным.17 
Наконец, Жак Деррида, пытаясь сохранить значимость марксиз-
ма после конца реально существовавшего социализма, говорит 
о том, что его обещание, чтобы не  становиться катастрофиче-
ским, должно оставаться неосуществленным 18 (Деррида 2006). 
Если марксистская материалистическая диалектика доводит 
до крайнего предела гегелевскую версию работы над ошибками, 
то  критические теоретики и  постмарксисты, напротив, проти-
вопоставляют ей, сознательно или нет, шеллинговскую версию 
работы над ошибками. Из инструмента достижения примирения 
она превращается в средство, помогающее удержать свое недо-

15 Именно об этом пишет сам Лукач в своем письме Кароччи с кри-
тикой сталинизма (официальный «марксизм-ленинизм» является для 
Лукача всего лишь псевдонимом сталинизма). В частности, он полагает, 
что это отождествление приводит к ультрасубъективистской позиции, 
которая ближе к Богданову, чем к Ленину.

16 Пожалуй, наиболее известным примером беньяминовской кри-
тики исторической телеологии являются тезисы «О понятии истории» 
(Беньямин 2012: 237–254). Но  нужно отметить, что эта критика при-
сутствует в его работах с самого начала — ​как минимум с «Политико-
теологического фрагмента» (Беньямин 2012: 235–237).

17 Адорно называет статью с  критикой Лукача «Примирение под 
принуждением» (Bloch, Lukacs, Brecht, Benjamin, Adorno 1977: 151–177). 
Однако отказ от финального диалектического примирения также при-
сутствует в его «Негативной диалектике» и большинстве его работ.

18 В  этом смысле Деррида создает в  своих работах «постмарксист-
скую» и «недиалектическую» версию негативной диалектики.



Антон Сюткин

110

вольство по  отношению к  текущему положению без его пре-
образования. Иными словами, они признают, что реальность 
находится в отчужденном и ошибочном состоянии, но не верят, 
что отчуждение можно преодолеть, а ошибки — ​исправить. Та-
ким образом, вместе с  аристотелевским сильным Абсолютом 
они отказываются от  Абсолюта вообще, тем самым лишая ко-
нечное сущее какого-либо абсолютного содержания.

Обращение Бадью и Жижека к философскому смыслу христи-
анского опыта связано в первую очередь с попыткой обновле-
ния материалистической диалектики после марксизма. С одной 
стороны, смерть Бога указывает на  то, что никакого сильного 
Абсолюта, Бога как causa sui и  неподвижного перводвигателя 
больше не  существует. С  другой стороны, смерть Бога делает 
его благодать имманентной миру, по  крайней мере в  сообще-
стве верующих. Следовательно, прочтение христианского опыта 
с точки зрения немецкого идеализма возобновляет то обещание, 
которое содержится уже в  платоновском диалоге «Парменид»: 
обещание причастности конечного сущего абсолютному содер-
жанию. Но для того, чтобы это обещание стало действительным 
и в нашей исторической ситуации, современным материалисти-
ческим диалектикам требуется найти путь преодоления двой
ного онтологического шантажа, возникающего в момент кризиса 
немецкого идеализма (марксистская и постмарксистская мысль 
этот кризис только выводит на свет). Такое преодоление должно 
предполагать диалектику конечной и бесконечной, гегелевской 
и шеллинговской, работой над ошибками.

Однако надо признать, что диалектико-материалистические 
системы Алена Бадью и Славоя Жижека также можно предста-
вить в качестве своеобразного двойного онтологического шан-
тажа. Даже в том, как они описывают значимость христианского 
опыта для современной материалистической диалектики, про-
является их принципиальное расхождение. Бадью считает, что 
благая весть христианства заключается прежде всего в событии 
воскресения (Бадью 1999: 57–64). Именно воскресение открыва-
ет конечному существованию возможность абсолютного содер-
жания, имманентной благодати. Таким образом, вера в событие 
воскресения является условием причастности конечного субъек-
та к благодатной истинной жизни. Конечно, распятие и смерть 
Бога на кресте также имеет и другой важнейший смысл: только 
после смерти Бога благодать освобождается от подчинения за-
кону. Однако Бадью настаивает на том, что событие воскресения 
не выводимо из распятия, а истинная жизнь не является след-
ствием отрицания или даже отрицания отрицания. Для него 



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

111

всегда сохраняется дистанция между распятием как местом со-
бытия и воскресением как процессом верности событию истины. 
Иными словами, от обнаружения внутренней противоречивости 
нашего «ветхого» конечного порядка мы не  можем непосред-
ственно перейти к бесконечности «новой» благодатной жизни. 
Такой переход требует прыжка веры или субъективного реше-
ния, которое не может быть выведено в результате логического 
дедуцирования. Возникает соблазн, свойственный бадьюанской 
материалистической диалектике: наделяя событие чертами 
сильного Абсолюта, Бадью рискует полностью разорвать связь 
между конечным состоянием ситуации и  бесконечным про-
цессом истины. Конечно, Бадью борется против этого соблазна 
событийного аристотелизма,19 но,  по  крайней мере на  уровне 
риторики, он постоянно воспроизводится.

Жижек, напротив, полагает, что центральным событием хри-
стианской истории является распятие (Жижек 2003: 153–160). 
В  смерти Бога на  кресте устраняется дистанция между Абсо-
лютом и  конечным сущим. Таким образом, согласно Жижеку, 
воскресение не должно рассматриваться отдельно от распятия. 
В таком случае воскресение превращается в  почти магическое 
чудо, а атеистический смысл христианства предается забвению. 
Для Жижека воскресение — ​это распятие, но  рассмотренное 
в  иной перспективе. Если распятие само по  себе — ​это смерть 
Бога в качестве сильного Абсолюта, то воскресение становится 
обнаружением абсолютного содержания нашего конечного су-
ществования, случившимся в результате этой смерти. Вопреки 
Бадью, Жижек не просто не отделяет воскресение от распятия, 
а  процесс верности событию истины от  места этого события 
внутри ситуации, — ​он практически отождествляет их. И  здесь 
возникает другой соблазн, прямо противоположный бадьюан-
скому: представить саму противоречивость нашего конечного 
существования, ее неспособность обрести самотождественность 
в качестве парадоксального сильного Абсолюта. В таком случае 
сам переход от  противоречивости «ветхого» конечного суще-
ствования к бесконечности «новой жизни» является идеологи-
ческой иллюзией, от которой необходимо отказаться. Конечное 
сущее перестает быть ветхим, когда перестает надеяться на но-

19 В частности, именно с этой борьбой связаны корректировки, ко-
торые вносит Ален Бадью в  свое понимание события при переходе 
от «Бытия и события» к «Логикам миров». Если в первом томе трилогии 
он наделяет событие сингулярностью (и, следовательно, автономией) 
и  полностью выносит его за  пределы исторического повествования, 
то  во  втором томе событие встраивается с  помощью теории точек 
в пунктирную историческую последовательность.



Антон Сюткин

112

вую жизнь, смиряясь с собственной неустранимой противоречи-
востью. Жижек осознает, что возведение неустранимой ошибки 
под именем влечения-к-смерти в Абсолют является соблазном 
парадоксального перевернутого аристотелизма,20 свойственным 
его материалистической диалектике. Во  многом его поворот 
от «лакановской идеологии» к материалистической диалектике 
связан как раз со  стремлением от  этого соблазна избавиться. 
Тем не менее он продолжает преследовать Жижека и его версию 
материалистической диалектики до сих пор.21

Таким образом, верность теоретическому прорыву Бадью 
и  Жижека должна сопровождаться критикой тех соблазнов, 
которые имманентно присутствуют в  их способах мыслить. 
Поскольку их теоретический прорыв связан с пониманием ма-
териалистической диалектики как теории слабого Абсолюта, 
критика должна быть направлена против абсолютизации со-
бытийного разрыва (в  случае Бадью) и  против абсолютизации 
имманентного противоречия (в  случае Жижека). Абсолют, бу-
дучи слабым, воплощается в ложных, неадекватных самим себе 
формах. Однако внутри этого неадекватного положения вещей 
содержится противоречивый элемент, связывающий его с Абсо-
лютом. Для того чтобы выявить абсолютное содержание этого 
положения вещей, требуется субъект, делающий на него ставку 
и принимающий решение о том, что противоречие является сле-
дом Абсолюта. После этого субъект пересматривает все налич-
ное положение вещей с точки зрения Абсолюта, обнаруженного 
внутри его противоречия. Так происходит работа над ошибками, 
приведение конечного положения вещей в  адекватное самому 
себе состояние. Проблема заключается в том, что как только мы 
полагаем, что работа над ошибками закончена, мы снова теряем 

20 Именно в опасности «перевернутого аристотелизма» (Ruda, Hamza 
2016: 147–163) обвиняет материалистическую диалектику Славоя Жи-
жека его соавтор, Франк Руда. Он полагает, что влечение-к-смерти 
в интерпретации Жижека превращается в негативный перводвигатель.

21 Пожалуй, главный «эпистемологический разрыв» в работе Славоя 
Жижека происходит в  тот момент, когда он отходит от  критического 
пафоса, свойственного лакановскому психоанализу в  интерпретации 
Жак-Алена Миллера, и постмаркситской теории радикальной демокра-
тии Эрнесто Лаклау и  Шанталь Муфф, и  вместо этого реабилитирует 
спекулятивную мысль в  духе Шеллинга и  Гегеля, коммунистическую 
идею и ленинскую теорию партии и, наконец, христианское наследие. 
Иными словами, после книги «Возвышенный объект идеологии» Жи-
жек сам становится спекулятивным философом Абсолюта. Проблема 
заключается только в  том, что для него гегелевское абсолютное зна-
ние и лакановское влечение-к-смерти оказываются трудноотделимыми 
друг от друга.



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

113

связь с Абсолютом и впадаем в идеологическую иллюзию. Поэто-
му, вопреки соблазну Бадью, мы не можем полностью отделить 
истинный процесс от  событийного места, связанного с  проти-
воречием. Такое отделение неизбежно превращает истинный 
процесс в новое состояние ситуации. Тем не менее это не озна-
чает также превращения работы над ошибками в «дурной» бес-
конечный процесс кружения вокруг абсолютного противоречия 
влечения-к-смерти. Вопреки соблазну Жижека, из каждого тупи-
ка можно найти выход, любое противоречие можно разрешить. 
Не существует лишь «окончательного решения», раз и навсегда 
исправляющего все ошибки и  помещающего нас в  блаженное 
непротиворечивое состояние.

Две модальности Абсолюта

Если материалистическая диалектика представляет собой 
историю бесконечной борьбы против ложных идеалистических 
форм, в  которых она воплощается, то  акт извлечения «рацио-
нального зерна из мистической оболочки», который Маркс со-
вершает по  отношению к  Гегелю, повторяется на  протяжении 
этой истории неоднократно. Материалистическая диалектика 
начинается с  платоновского обещания причастности конеч-
ного сущего абсолютному содержанию. Однако это обещание 
воплощается только неоплатониками в  недиалектических 
аристотелевских формах. Поэтому причастность абсолютному 
содержанию приобретает иерархические черты, фактически сво-
дящие ее на нет.

Требуется философское прочтение христианства со стороны 
Шеллинга и Гегеля для того, чтобы выявить в  (нео)платонизме 
его внутреннюю истину, скрытую от него самого: теорию слабо-
го Абсолюта. В рамках теории слабого Абсолюта материалисти-
ческая диалектика отождествляется с  работой над ошибками, 
с имманентным извлечением истины из ложных форм, в которых 
она воплощается. Но  здесь возникает новая проблема. Работа 
над ошибками должна иметь завершение, ошибки должны стать 
моментами финальной истины. Однако введение финальной ис-
тины превращает материалистическую диалектику в историко-
теологическую версию аристотелизма, в которой ошибки всегда 
уже встроены в общее движение к истине как сильному Абсолюту 
с  помощью хитрости разума. Отказ  же от  финальной истины 
превращает работу над ошибками в дурную бесконечность, по-
стоянное воспроизводство неизбежного провала. Так или иначе, 
конечное сущее либо полностью подчиняется сильному Абсолю-



Антон Сюткин

114

ту, либо лишается доступа к абсолютному содержанию вообще. 
Марксистская материалистическая диалектика и  ее постмарк-
систская критика продолжают развиваться внутри этой апории, 
возникающей еще у Шеллинга и Гегеля.

Для того чтобы из этой апории выйти, необходимо одновре-
менно настаивать на  неустранимости ошибки, поскольку она 
сохраняет конечному сущему пространство свободы, и работать 
над превращением ошибки в истину, наделяющую конечное су-
щее абсолютным содержанием. Именно эта задача стоит перед 
современными материалистическими диалектиками в  тот мо-
мент, когда они после кризиса марксизма обращаются к христи-
анскому опыту, чтобы заново извлечь из  него теорию слабого 
Абсолюта. Однако Бадью абсолютизирует событие как разрыв 
между порядком ошибок и извлеченной из него истиной, а Жи-
жек возводит в  Абсолют неустранимую ошибку под именем 
влечения-к-смерти. Однако в таком случае апория не преодоле-
вается, а просто воспроизводится на новом этапе. Поэтому для 
того, чтобы решить задачу, которая стоит перед современной 
материалистической диалектикой, необходимо рассматривать 
в качестве слабого Абсолюта саму работу над ошибками: неустра-
нимость ошибки («влечение-к-смерти» Жижека) и превращение 
ошибки в истину («событийные истины» Бадью) из исключаю-
щих друг друга крайностей превращаются в две его модальности.

Библиография
Адорно, Теодор (2003). Негативная диалектика. Научный мир.
Аристотель (2023). Физика. Азбука-классика.
Альтюссер, Луи (2006). За Маркса. Праксис.
Бадью, Ален (1999). Апостол Павел. Обоснование универсализма. Университетская 

книга.
Бадью, Ален (2003). Манифест философии. Критическая библиотека.
Бадью, Ален (2006). Этика. Очерк о сознании Зла. Критическая библиотека.
Бадью, Ален (2008). Обстоятельства 4. Что именует имя Саркози. Академия 

исследования культуры.
Беньямин, Вальтер (2012). Учение о подобии. РГГУ.
Гегель, Георг Вильгельм Фридрих (1993). Лекции по истории философии, т. 1. На-

ука.
Гегель, Георг Вильгельм Фридрих (1994). Лекции по истории философии, т. 2. На-

ука.
Гегель, Георг Вильгельм Фридрих (2008). Феноменология духа. Академический 

проект.
Деррида, Жак (2006). Призраки Маркса. Логос-альтера.
Жижек, Славой (1999) Возвышенный объект идеологии. Художественный журнал.
Жижек, Славой (2000). Хрупкий Абсолют: Почему стоит бороться за христиан-

ское наследие? Художественный журнал.
Жижек, Славой (2009). Кукла и  карлик: христианство между ересью и  бунтом. 

Издательство «Европа».



Как Абсолют становится слабым: современная материалистическая  
диалектика и проблема теологии

115

Жижек, Славой, Милбанк, Джон (2020). Монструозность Христа. Рипол-Классик.
Платон (2017). Парменид. Издательство РХГА.
Фейербах, Людвиг (2021). Сущность христианства. Рипол-Классик.
Фихте, Иоганн Готлиб (1993). Собрание сочинений, т. 1. Философское наследие.
Шеллинг, Фридрих Вильгельм Йозеф (1987). Собрание сочинений, т. 1. Философ-

ское наследие.
Шеллинг, Фридрих Вильгельм Йозеф (1989). Собрание сочинений, т. 2. Философ-

ское наследие.
Althusser, Louis (2006). Philosophy of the Encounter: Later Writings, 1978–1987. Verso.
Badiou, Alain (2006) Being and Event. Continuum.
Badiou, Alain (2008) Logics of Worlds. Continuum.
Badiou, Alain (2009) Theory of the Subject. Continuum.
Bielik-Robson, Agata, Weiss, Daniel  H. (2021). Tsimtsum and Modernity: Lurianic 

Heritage in Modern Philosophy and Theology. De Gruyter.
Cole, Andrew (2014). The Birth of Theory. University of Chicago Press.
Finelli, Roberto (2015). A Failed Parricide — ​Hegel and the Young Marx. Brill.
Heinrich, Dieter (2008). Between Kant and Hegel: Lectures on German Idealism. Harvard 

University Press.
Kolakowski, Leszek (1978). Main Currents of Marxism: Its Rise, Growth and Dissolution, 

Volume 1: The Rise of Marxism. Oxford University Press.
Moder, Gregor (2017). Hegel and Spinoza: Substance and Negativity. Northwestern 

University Press.
Zizek, Slavoj (2012). Less Than Nothing: Hegel and the Shadow of Dialectical materialism. 

Verso.
Žižek, Slavoj (2017). Against the Double Blackmail: Refugees, Terror and Other Troubles 

with the Neighbours. Penguin Press.
Bloch, Ernst; Lukacs, Georg; Brecht, Bertolt; Benjamin, Walter; Adorno, Theodor 

(1997). Aesthetics and Politics. Verso.
Hamza, Agon; Ruda, Frank, ed. (2015) Slavoj Zizek and Dialectical Materialism. 

Palgrave Macmillian.


